
 
 

  

  

  

  

 

 

 

 

 

Indexée par : 

 

 

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 94 61 09 74 

Bamako - Mali 

         



 
 

PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

EQUIPE EDITORIALE 

Directeur de Publication      Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 



 
 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako, 

Mali) 

Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, 

Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU 

• Rédacteur en chef adjoint 

Dr Oumar MARIKO 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

POLITIQUE EDITORIALE 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 

 



 
 

SOMMAIRE 

Kadio Mathieu ANGAMAN  

Crise environnementale et progrès technologique, vers une revendication de la 

philosophie des technologies…………………………………………………….1 
 

Kizito Tioro KOUSSE 

Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina 

Faso…………………………………………………………………………….16 
 

MOTO NDONG François 

La crise de l’immuabilité du discours chrétien, confronté à l’évolution 

irrémédiable du monde…………………………………………………………38  

 

Katinan Timothée COULIBALY 

Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah…………………………63 

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO 

La nature et l’homme : fondements philosophiques de l’impact de 

l’anthropisation…………………………………………………………………82 

 

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO 

La tolérance religieuse, prolégomènes à la paix sociale chez Locke……………78 

 

Mahmoud ABDOU 

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés 

et de l’État de droit chez Hannah Arendt………………………………………117 
 

Williams Hamed Mélarga OUATTARA 

Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel…………………142 

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA 

Les Mœurs et traditions africaines face à l’émergence de l’Homosexualité : entre 

rejet social et redéfinition de l’identité culturelle………………………….….155 
 

Yacouba TRAORÉ 

La théorie du contrat social chez John Rawls…………………………………168 

GALA Bi Gooré Marcellin 

L’invite platonicienne à l’union avec le divin : une solution à la médiocrité 

spirituelle en Afrique contemporaine…………………………………………184 
 

 

 



 
 

Jean Joel BAHI 

Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la 

femme…………………………………………………………………………200  
 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 142 

LE CONTRAT NATUREL DE MICHEL SERRES : UN DÉFI AU DROIT 

NATUREL 

Williams Hamed Mélarga OUATTARA 

Université Alassane OUATTARA (Côte d’Ivoire) 

Tozangaye87@gmail.com 

 

Résumé    

       La crise écologique est une situation inquiétante qui suscite de l’engouement et l’intérêt 

de tous. Cette précarité environnementale, résultant généralement de l’agir irresponsable de 

l’homme, perdure du fait de la prévalence de l’anthropocentrisme qui légitime la domination 

de l’homme sur le monde. À travers une démarche critique, historique et prospective, cet article 

se propose de démontrer l’impérieuse nécessité d’élaborer un contrat naturel, universel et 

inclusif, caractérisé par un partenariat et une relation de symbiose avec la nature. Cette 

entreprise fait suite à la volonté d’abroger le droit naturel, subjectif et lié exclusivement aux 

réalités de l’espèce humaine. L’hypothèse qui se dégage est que le droit naturel, limité au bien-

être de l’homme, le conforte dans sa visée de domination du monde. Alors, l’idée d’un contrat 

naturel, corrélativement à son universalité inclusive, intervient pour réhabiliter l’extrahumain 

et pour prôner notre responsabilité envers les générations futures. 

Mots-clés : Anthropocentrisme, Contrat naturel, Crise environnementale, Droit naturel, Égalité 

biosphérique, Extrahumain, Responsabilité                                 

Abstract: 

         The ecological crisis is a worrying situation that arouses enthusiasm and the interest of 

all. This environmental precariousness, resulting from the irresponsible action of human, 

persists because of the prevalence of anthropocentrism which legitimizes the domination of 

man over the world. Through a critical, historical and prospective approach, this article aims to 

demonstrate the imperative need to develop a universal and inclusive natural contract, 

characterized by a partnership and a relationship of symbiosis with nature. This enterprise 

follows the desire to repeal, subjective, natural law linked exclusively to the realities of the 

human species. The hypothesis that emerges is that natural law, limited to the well-being of 

man, reinforces him in his aim of world domination. So, the idea of a natural contract, 

mailto:Tozangaye87@gmail.com


   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 143 

correlatively to its inclusive universality, intervenes to rehabilitate the extrahuman and to 

advocate our responsibility towards future generations. 

Keywords: Anthropocentrism, Biospheric equality, Environmental crisis, Extrahuman, Natural 

contract, Natural law, Responsibility 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 144 

Introduction  

         La crise environnementale est une triste réalité qui suscite de l’indignation et l’intérêt de 

tous. En effet, l’homme est un être complexe et ambivalent dont les activités impactent 

considérablement l’environnement. Dans sa quête perpétuelle de bien-être matériel et spirituel, 

il réduit l’extrahumain au rang de matière première à exploiter abusivement. Cet état de fait 

résulte de l’anthropocentrisme dont il fait l’objet. Ainsi, le droit naturel s’applique 

exclusivement à l’homme et le définit comme la seule créature au monde ayant des droits. Au 

regard des limites subjectives ou anthropiques du droit naturel, Michel Serres nous invite au 

contrat naturel. Ce nouveau contrat qu’il élabore, se révèle universel et inclusif, dans la mesure 

où il s’applique aussi bien à l’espèce humaine qu’à l’extrahumain, notamment à la biosphère. 

Fort de ce constat, il est indéniable que le contrat naturel de Michel Serres soit un défi pour le 

droit naturel.  

         En outre, le contrat naturel nous offre d’énormes perspectives afin de quitter le droit 

naturel subjectif pour se conformer au respect du droit de la nature. Pour ce faire, notre réflexion 

intervient à la suite d’un constat palpable : celui de l’appropriation ou de l’accaparement de la 

nature par l’homme. La loi locale, selon Serres, est l’émanation du droit naturel en ce sens que 

« cette première loi fait silence sur les montagnes et les lacs, car elle parle aux hommes des 

hommes comme s’il n’y avait pas de monde » (M. Serres, 1992, p. 82). Il s’agit, dès lors, d’une 

véritable omerta de la nature. Autrefois, inspirant le respect, traduit par le culte de nos ancêtres 

à son égard, la nature est désormais agressée et banalisée.  

         De plus, tombée en désuétude, cette nature est confrontée à une véritable impasse laissant 

libre cours à plusieurs dérives graves dont elle subit tacitement les affres. Cette réalité nous 

interpelle, car la dégradation de la nature a atteint son paroxysme. Le droit naturel, caractérisé 

par le parasitisme qui stipule que l’anthropos est la seule entité à avoir des droits, est responsable 

de la domination brutale et totalitaire de l’homme sur l’extrahumain. Le constat est désolant, au 

regard de la dépossession avancée du monde. Selon M. Serres (2012, p. 89), « depuis la 

révolution industrielle au moins, les effluents de la chaleur, ne connaissant plus de limites, se 

diffusent dans l’atmosphère, ici, là et par le monde ». Nous sommes, par ce constat, tous pris 

dans un vertige, embarqués dans un tourbillon avec une révolution industrielle dont les effets 

néfastes sur l’environnement s’appliquent à l’univers et à l’ensemble de l’humanité. Ainsi, le 

problème central que nous voulons résoudre dans ce travail est le suivant : Le contrat naturel 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 145 

de Michel Serres dispose-t-il des ressources suffisantes pour susciter le rejet du droit naturel ? 

La réponse à ce problème ne se révèle pas ipso facto. Elle s’appréhende à la lumière des 

réponses aux questions subsidiaires, qui constituent l’ossature de notre travail. Les 

interrogations à analyser sont les suivantes : les fondements du droit naturel seraient-ils 

exclusivement anthropiques ? Le contrat naturel de Michel Serres définirait-il les bases de la 

responsabilité universelle inclusive ?  

         À travers une démarche critique, historique et prospective, cet article se propose de 

démontrer, d’une part, la subjectivité du droit naturel et, d’autre part, de mettre en exergue les 

avantages que procure le contrat naturel à travers son universalité biosphérique, de sorte à 

parvenir à une disgrâce ou à un abandon véritable du droit naturel. Fort de cette réalité, deux 

hypothèses se dégagent. Tout d’abord, l’idée du droit naturel comme étant limité aux 

manifestations de l’espèce humaine. Ensuite, le caractère universel et inclusif du contrat naturel.     

         Cette approche est, pour nous, une véritable réflexion sur la nature anthropique et les 

implications du droit naturel (1). Mais, cette restriction du droit naturel aux manifestations de 

l’anthropos nécessite l’élaboration d’un contrat naturel réintégrant le monde, naguère oublié et 

chosifié, témoignant ainsi d’une responsabilité universelle inclusive (2).  

1. Les fondements exclusivement anthropiques du droit naturel  

         L’homme est un être ambivalent, caractérisé par une nature dont la compréhension n’est 

guère aisée. Cette dualité, dont il fait l’objet, est le reflet de la profonde agressivité en son sein 

et de son désir de domination ou d’hégémonie. Cet état de fait justifie la difficulté que rencontre 

l’homme dans sa quête de coexistence pacifique avec ses semblables, du fait de sa nature 

prédéterminée par l’instinct grégaire. Fort de cette réalité, émergea l’idée du droit naturel, 

caractérisé par un contrat social, avec pour objectif principal d’orienter les hommes et de leur 

montrer la voie à suivre en vue de la bonne marche de la société.  

         Tout d’abord, les droits naturels se définissent comme des droits inhérents ou spécifiques 

à l’individu indépendamment de toute prescription juridique et sociale. Selon A. Comte-

Sponville (2001, p. 391), le droit naturel est « un droit inscrit dans la nature ou la raison, 

indépendamment de toute législation positive : un droit d’avant le droit, qui serait universel et 

servirait de fondement ou de norme aux différents droits positifs ». En substance, il s’agit d’un 

droit indépendant de toute hiérarchie sociale et spécifique à l’agent moral. 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 146 

Ainsi, nous pouvons présenter le droit naturel sous deux aspects essentiels : le droit naturel 

classique et le droit naturel moderne. 

         Le droit naturel classique est un ensemble de règles qui existeraient en dehors de toute 

formulation ; parce qu’universel. Il découlerait de la nature humaine. De plus, le droit naturel 

classique résulte de la volonté de codifier et de mettre fin aux rapports conflictuels des humains, 

qui se présentent, bien souvent, comme des êtres asociaux, au regard de la recrudescence des 

guerres et des conflits d’intérêts qui constituent de véritables obstacles aux libertés 

individuelles. En effet, dans l’état primitif de guerre, parce que fait défaut un pouvoir commun 

sociétal, « tout homme est l’ennemi de tout homme, personne ne peut espérer par sa propre 

force, ou par ses qualités d’esprit, se protéger de la destruction sans l’aide de confédérés » (T. 

Hobbes (2002, p. 125). Le contrat social ou le droit naturel classique est donc salvateur pour la 

bonne marche de l’humanité, dans la mesure où il permet la gestion de la cité par le respect des 

normes sociétales.  

         En outre, pour être plus explicite dans notre démarche, nous présenterons les différentes 

ramifications du droit naturel classique. Dans l’optique d’éviter des conflits et des querelles 

interminables entre les individus, naquit l’idée du droit de propriété. Ce droit a pour objectif de 

délimiter légalement des terrains ou des propriétés afin d’éviter des conflits entre voisins. 

Ensuite, le droit civil et privé qui permet la dépossession d’un bien ou l’attribution d’un terrain 

à une tierce personne en conformité avec la loi. Et enfin, le droit public ou fiscal qui autorise 

l’État à imposer des taxes et des impôts aux populations, proportionnellement à leurs biens et à 

la nature de leurs propriétés privées. Ces différentes représentations du droit naturel classique 

ont conduit M. Serres (1992, p. 88), à se prononcer en ces termes :  

 l’assignation de limite fait cesser les contentieux entre voisins ; voici le droit de 

propriété, celui d’en clore exactement un terrain et de l’attribuer, voici du droit 

civile et privé. De plus, la même délimitation par les bornes permet au cadastre 

royal de mettre chacun à sa place et de fixer l’assiette de l’impôt et des taxes 

diverses : voilà du droit public et fiscal.  

Le droit naturel classique est, de ce fait, fondé sur les rapports interhumains. Il s’agit de définir 

les bases légales de la vie sociopolitique et religieuse, de sorte à éviter toute dissension et à 

cohérer les intérêts collectifs autour du vivre-ensemble.      



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 147 

         Ce droit subjectif, permettant la gestion de la société, occasionne également 

l’anthropocentrisme. En effet, nous sommes, sans nul doute, conscients de la propension 

naturelle de l’homme à vouloir dominer ses semblables et à asseoir son autorité sur 

l’extrahumain, peu importe les dommages collatéraux. Fort de ce désir, il s’autoproclame maître 

incontesté de l’univers, se conférant le droit de disposer de la biosphère à sa guise. René 

Descartes s’inscrit dans cette logique pensante lorsqu’il considère la nature comme un "bien 

meuble" pour les humains ; une entité qu’il importe d’exploiter en vue d’assurer la pérennité de 

l’existence humaine et de garantir sa propre survie. Dans le souci de maîtriser les lois et les 

mystères de la nature, il devient nécessaire de procéder à son exploitation. Cette entreprise 

permettra de cerner la substantifique moelle des mécanismes et des lois qui régissent la nature. 

L’élément fondateur de la persistance de l’idée de la prévalence et de la toute-puissance de 

l’homme sur la nature se perçoit dans les propos de R. Descartes (2000, p. 89), pour qui 

l’homme devrait se rendre « comme maître et possesseur de la nature ». Cette entreprise est 

inéluctablement destinée au progrès technologico-scientifique, induisant le bien-être de 

l’humain. Par cette analyse, le désir de l’homme d’assujettir son cadre de vie, en vue de la 

satisfaction de ses besoins personnels, se révèle clairement. Ainsi, les avancées technologiques 

ont conduit bon nombre d’individus à agir de façon néfaste sur la nature, entraînant sa 

dévalorisation. Nous constatons la transformation de l’essence de l’agir des humains qui ont 

véritablement progressé intellectuellement et scientifiquement. Cependant, qu’en est-il de leur 

évolution morale ? À cette question, nous dirons que rien n’a évolué. L’homme est resté et 

demeure cloîtré dans une précarité morale, comme à l’état de nature tel que défini par Hobbes, 

où il serait caractérisé par la barbarie et par l’instinct grégaire. Cet état de fait justifie les 

agissements des individus qui dégradent la nature, en la surexploitant abusivement, par la 

prolifération des déchets chimiques et radioactifs.  

         L’homme, désormais à la pointe de la technologie, a besoin de la nature comme réserve 

et ressource matérielle pour satisfaire ses besoins quotidiens et pour assouvir sa soif 

intellectuelle, de plus en plus croissante et avide de nouveaux savoirs scientifiques. À cet effet, 

« la modernité établit l’homme dans un rapport radicalement différent à son milieu naturel. Il 

ne perçoit dans la nature qu’une source d’énergie qu’il faut nécessairement capter, puiser, 

accumuler et, au besoin, repartir » (M. Kouassi, 2013, p. 27). La chosification de la nature est 

évidente dans la mesure où elle est apprivoisée, domestiquée, voire privatisée. L’homme se 

l’accapare en y puisant sommairement ses ressources naturelles à des fins chrématistiques ou 

pour répondre à un simple besoin anthropique. La nature est, par ce constat, exploitée et 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 148 

morcelée à telle enseigne que les humains se la partagent, telle une chose sans valeur et sans 

vie.  

         Si le droit naturel classique favorise la gestion harmonieuse de la société, à travers la 

redistribution équitable des biens et la domination de l’homme sur la nature, le droit naturel 

moderne prône l’égalité ou l’équité ontologique entre les humains. Il s’agit de définir des lois 

selon lesquelles les hommes seraient tous égaux en droit, disposant des mêmes avantages 

sociaux et juridiques. Ainsi, les États, dans le but de rétablir l’équité entre les hommes, élaborent 

de nouvelles normes juridiques. Cependant, ces nouvelles normes de lois, traduisant le droit 

naturel moderne, n’intègrent toujours pas la nature. Elles s’évertuent plutôt à procéder, dans 

une certaine mesure, à une réforme du droit naturel classique en droit de l’homme à travers la 

Déclaration Universelle des Droits de l’Homme (DUDH).      

         La déclaration universelle des droits de l’homme s’inscrit toujours dans le sillage de la loi 

locale, limitée à l’anthropos, dans la mesure où elle ne fait que rétablir l’égalité et l’équité entre 

les hommes en restant silencieuse sur les questions environnementales. Il s’agit d’une véritable 

omerta des problématiques environnementales. En effet, les thématiques en rapport avec la 

nature sont inexistantes dans les textes de loi des droits de l’homme. Malheureusement, ce 

nouveau droit social demeure subjectif et spécifique à l’homme. De plus, selon M. Serres (1992, 

p. 65.), la déclaration des droits de l’homme a eu le mérite de dire : « « tout homme » et la 

faiblesse de penser : « seuls les hommes » ou les hommes seuls. Nous n’avons encore dressé 

aucune balance où le monde entre en compte, au bilan final ». Il est clair que les droits de 

l’homme s’inscrivent dans la continuité du parasitisme et de la subjectivité, en ce sens que ses 

principes n’intègrent pas la faune et la flore. L’espèce humaine est, une fois de plus, la seule 

entité au monde sujet de ce nouveau droit de l’homme. Autrement dit, ce droit « tente de limiter 

le parasitisme abusif entre les hommes mais ne parle pas de cette même action sur les choses » 

(M. Serres, 1992, p. 66). Nous percevons, par cette analyse, les caractéristiques du droit naturel 

moderne au niveau des droits de l’homme. Au regard des restrictions anthropiques du droit 

naturel, ne serait-il pas judicieux de procéder à l’élaboration d’un nouveau contrat inclusif et 

universel ? 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 149 

2. Le contrat naturel de Michel Serres comme préalable à une responsabilité 

universelle inclusive  

        Les restrictions du droit naturel aux différentes manifestations de l’anthropos nous 

interpellent tous, dans la mesure où subsistent au sein de l’univers d’autres entités 

extrahumaines. L’homme a longtemps été présenté comme la boussole et le maître incontesté 

des espèces biotiques et abiotiques ; une conception élogieuse et exclusivement anthropique qui 

occasionnent le passage de la guerre subjective à la violence objective. Ainsi, la guerre de tous 

contre tous, dont parlait Hobbes, s’est progressivement muée en une « guerre de tous contre 

tout » (M. Serres, 1992, p. 33). Les affrontements et les rapports conflictuels mondains se 

déportent sur la nature tacite plongée dans un mutisme temporaire. En tout état de cause, l’idée 

de l’anthropocentrisme est sacralisée et brandie comme nécessité vitale pour la survie et le bien-

être de l’humanité. René Descartes ne tarit pas d’éloge à ce propos. Animé d’une conviction 

acerbe, il invite à la domestication totale de la nature. Vivement que l’homme s’érige en maître 

de la nature, en vue de parvenir au bonheur et à l’atteinte de ses objectifs scientifiques.  

         Michel Serres s’oppose farouchement et vigoureusement à cette idée, conformément au 

principe de l’égalité biosphérique, qui prône le respect et l’égalité entre toutes les entités au 

monde. Pour lui, « il faut changer de direction et laisser le cap imposer par la philosophie de 

Descartes. En raison de ces interactions croisées, la maîtrise ne dure qu’un terme court et se 

retourne en servitude » (M. Serres, 1992, p. 61). Le procès de la conception cartésienne 

anthropocentrique définit, sans nul doute, les fondements du contrat naturel auquel Serres 

aspire. Ainsi, le contrat naturel est une invitation à quitter le court terme, reposant sur 

l’immédiateté politique et la subjectivité, pour le long terme traduisant le respect de la planète 

en rapport avec les conséquences de nos actions sur l’environnement. Selon Serres, il existe 

deux types de temps : le temps qui coule (passe) et le temps qu’il fait. La crise environnementale 

résulte de la dégradation, par l’homme, du deuxième type de temps relatif à l’état du climat et 

à la température. Fort de cette réalité, le contrat naturel se donne pour objectif de réintégrer le 

monde mondial, relatif au cosmos, au monde mondain spécifique à l’espèce humaine. Cela se 

traduit par l’établissement d’un partenariat avec la nature, désavouant le droit naturel au profit 

du droit de symbiose encore appelé droit de la nature. Cette entreprise ne sera effective que par 

un dépassement de l’éthique classique exclusivement subjective. En effet, selon C. Pelluchon 

(2018, p. 19), « il s’agit de prendre la mesure de ce qui a manqué à l’éthique et à la politique 

classique pour intégrer l’écologie à notre vie ». La nouvelle éthique devrait donc s’inspirer des 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 150 

faiblesses de l’éthique classique et de la politique, portées sur le bien-être de l’homme, afin de 

parvenir au respect de la biodiversité par une transition écologique.  

         Cette conception de Pelluchon est partagée par Michelle Kergoat qui préconise une équité 

entre toutes les espèces de la biosphère. Elle le dit clairement en ces termes : « Parmi ceux qui 

se rattachent directement à la protection de la nature, figure-le "principe d’égalité biosphérique" 

selon lequel chaque être vivant a également droit à vivre et à croître » (M. Kergoat, 1999, p. 

255). Le principe d’égalité biosphérique dont parle Kergoat, émane du contrat naturel et de son 

universalité inclusive en ce sens qu’il rétablit l’équité entre le monde et l’anthropos. Autrement 

dit, « la coopération et la coexistence entre les espèces doivent remplacer la concurrence et la 

lutte pour la vie, qui mène à l’élimination et la raréfaction de la biodiversité » (M. Kergoat, 

1999, p. 255). Ainsi, l’annihilation de la lutte inlassable et interminable pour la survie et 

l’affirmation de soi, permet la pacification de l’univers à travers une symbiose au niveau de la 

biomasse. Cette entreprise ne pourra se réaliser qu’avec le concours de l’homme symbiote, 

c’est-à-dire l’homme partenaire de la nature ; celui qui a le souci de la préservation de 

l’environnement.  

         La réflexion sur la réhabilitation de la nature, dans le monde mondain, exige de notre part 

une refonte de la technique moderne. La modernité s’appréhende à travers ses propres principes 

de telle sorte que l’objet technique, jadis saisi comme dévoilement producteur, devienne 

provocateur avec, en toile de fond, la sacralisation de l’homme résultant de ses prouesses 

technologiques. Toutefois, ce savoir intellectuel ou psychologique est dépourvu de conscience 

morale. Obnubilé par le sentiment de puissance, le scientifique, pendant ses recherches, n’a plus 

le souci de la préservation du monde et de l’humanité. Malheureusement, cette curiosité 

démesurée, foncièrement anthropique, conduit au phénomène de « désorientation » (B. Stiegler, 

2018, p. 1898). Selon Stiegler, la désorientation traduit l’incapacité des scientifiques de réguler 

et de maîtriser les effets de leurs propres créations technologiques. 

         Notre impuissance face aux objets techniques dont nous subissons quotidiennement le 

dictat, bien que résultant de nos connaissances intellectuelles et de nos savoir-faire industrieux, 

requiert l’adoption et la mise en pratique des principes du contrat naturel préconisé par Serres ; 

un contrat à même d’orienter l’agir humain vers le respect de l’éthique des technologies. L’agir 

moral devrait ainsi intégrer la sphère de la production scientifique. H. Jonas (1990, p. 37) reste 

ferme sur sa position : « si la sphère de la production a investi l’espace de l’agir essentiel, alors 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 151 

la moralité doit investir la sphère du produire ». Du moment où la production de masse 

s’applique à l’homme et à ses besoins, elle se doit d’être soumise à la morale et à travers ses 

imbrications. La morale ou encore l’éthique invite à une prise de conscience individuelle et 

collective. Cette responsabilité environnementale se caractérise par le respect du bien-être des 

générations à venir. En effet, la particularité du contrat naturel réside dans son caractère inclusif, 

en ce sens qu’il se rapporte au transgénérationnel. Cela voudrait dire que ce contrat de symbiose 

s’applique aussi bien aux entités cosmiques qu’à l’humain. Et pour cause, le développement 

durable, qui prône le bien-être des générations présentes et celui des générations futures, traduit 

notre obligation morale à l’égard de la postérité malgré l’absence de réciprocité dans l’éthique 

d’avenir.  

         Opposant une fin de non-recevoir à cette assertion, Dieter Birnbacher rejette et décrie 

l’éthique d’avenir qu’il qualifiée d’univoque, en lui reprochant son manque d’objectivité. Pour 

ce faire, il démontre que les générations futures, au sens futurologique et jonassien, sont trop 

lointaines. Une réalité qui pourrait nous faire perdre de vue les générations que l’on prétend 

protéger. En effet, « les limites qui sont, dans les faits, celles des sympathies humaines 

interdisent de demander à l’individu qu’il pense aussi aux membres futurs des groupes qui lui 

sont étrangers » (D. Birnbacher, 1994, p. 214). C’est dire que les individus réels n’ont aucun 

devoir moral envers l’ensemble des générations futures abstraites, mais ont plutôt une 

responsabilité envers leurs descendants directs aux quels ils s’identifient. Birnbacher rejette 

ainsi l’idée des droits des générations futures universelles et lointaines, car lesdites générations 

ne répondent pas à quatre conditions essentielles. En guise d’illustration, considérons A comme 

étant les générations futures, et B les générations présentes. Pour que A ait des droits, il faudrait 

que A existe, puis que A ait des intérêts, ensuite que B ait un devoir moral envers A, et enfin 

que A soit en mesure d’exiger de B qu’il remplisse son devoir moral. Selon Birnbacher, telles 

sont les conditions sine qua non pour qu’une entité soit sujet de droit. Or, les générations futures 

lointaines n’intègrent pas ce principe.      

         En revanche, Hans Jonas part du constat que, c’est bien parce que les générations futures 

ne sont pas encore advenues au monde ou ne sont pas physiquement présentes qu’il faut leur 

adjoindre une éthique d’avenir qui puisse témoigner de la responsabilité humaine favorisant le 

bien-être transgénérationnel. En d’autres termes, « c’est précisément à ce qui n’est pas encore 

que l’éthique cherchée a affaire et son principe de responsabilité devrait être indépendant aussi 

bien de toute idée d’un droit que de celui d’une réciprocité » ( H. Jonas, 1990, p. 87). Ici, c’est 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 152 

l’avenir lointain qu’il importe de prendre en compte dans nos actions présentes en vue de faire 

prévaloir le principe de non-réciprocité. La responsabilité biosphérique et transgénérationnelle 

qui nous incombent devrait s’émanciper de toute visée de réciprocité. Certes, les générations 

futures n’existent pas encore. Par contre, nous gagnerions à modérer à et à rationnaliser notre 

agir en vue de pérenniser les réserves et les ressources planétaires. Ainsi, l’absence de 

réciprocité, à la base de l’émergence de l’heuristique de la peur, ne devrait pas être un obstacle 

à la sauvegarde des ressources naturelles pour les générations futures.  

         Au regard de ce qui précède, le contrat naturel, tel que défini par Michel Serres, revêt une 

importance capitale pour l’humain et pour l’extrahumain. Pour lui, il devient urgent de parvenir 

au retour à la nature et de procéder à sa revalorisation. Cette entreprise implique des exigences 

symbiotiques. En d’autres termes, « au contrat exclusivement social, ajouter la passation d’un 

contrat naturel de symbiose et de réciprocité où notre rapport aux choses laisserait maîtrise et 

possession pour l’écoute admirative, la réciprocité, la contemplation et le respect » (M. Serres, 

1992, p. 67). Nous sommes invités à quitter le contrat social, foncièrement anthropique, pour le 

contrat naturel incitant à une symbiose vis-à-vis de la nature. Cela revient à bouter en nous toute 

idée d’accaparement ou de domination de la nature ; vertu cardinale d’une réciprocité 

biosphérique effective. Autrement dit, il s’agit, tous ensemble, de signer « un contrat naturel 

avec le vaisseau, à l’instant où il coulerait, sombrerait, s’engloutirait…» (M. Serres, 2011, p. 

120). La sauvegarde du monde, assimilé à un vaisseau par Serres, ne sera effective que par 

l’application d’un contrat de symbiose avec la nature. Cette démarche naturophile témoigne de 

notre responsabilité universelle et inclusive.  

Conclusion  

         La réflexion sur le contrat naturel de Michel Serres a permis de définir les conditions 

matérielles et structurelles de son application. Ce contrat universel, de symbiose entre l’homme 

et son environnement immédiat, définit une réponse claire à la problématique que pose le droit 

naturel. À cet effet, le droit naturel, qui est l’émanation du contrat social, se détermine par sa 

subjectivité et sa propension à codifier harmonieusement les interactions sociétales 

anthropiques. Résultant de la kyrielle de crises et de conflits aux quels l’humanité a été 

confrontée, le droit naturel a pour objectif principiel de pacifier la société et de faire cohérer les 

intérêts des individus vers un idéal commun. Cette quête de bien-être et de mieux-être conduit 

l’espèce humaine à l’assujettissement de l’extrahumain. Ce qui justifie la prévalence de 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 153 

l’anthropocentrisme, témoignant du parasitisme, qui définit la nature comme une entité 

dépourvue de droit. Ce droit subjectif, bien que rétablissant l’équité entre les humains à travers 

sa forme la plus évoluée, demeure silencieux sur les questions environnementales.  

         Le contrat naturel, préconisé par Michel Serres, s’inscrit donc dans la perspective de 

rompre avec ce mutisme corrélatif à la crise environnementale. Pour ce faire, il invite à une 

symbiose avec la nature, à travers l’élaboration d’un partenariat de réciprocité bienveillante 

entre l’humain et l’extrahumain. Cette quête trouve tout son sens dans le renoncement de nos 

convictions anthropocentriques, pour une coopération harmonieuse avec la nature. Ainsi, nous 

pourrions passer du contrat social, augurant le droit naturel, au contrat naturel favorisant le 

respect du droit de la nature en vue d’une égalité biosphérique. En outre, le contrat naturel ne 

se résume pas au rééquilibrage des rapports de l’homme à la nature, mais apporte également 

des perspectives de solutions à la problématique liée au transgénérationnel. Il s’agit de 

l’élaboration d’une éthique d’avenir, en vue de parvenir à un usage sobre des ressources 

naturelles disponibles pour le bien-être des générations futures. M. Serres (1992, p. 54) nous 

invite ainsi à « penser vers le long terme » pour un développement durable effectif.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 154 

Références bibliographiques  

BIRNBACHER Dieter, 1994, La responsabilité envers les générations       futures, Paris, PUF 

(collection Philosophie morale).  

COMTE-SPONVILLE André, 2001, Dictionnaire de la philosophie, Paris, PUF. 

DESCARTES René, 2000, Discours de la méthode, Paris, Flammarion. 

 

HOBBES Thomas, 2002, Léviathan. Traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la 

république ecclésiastique et civile, trad. Philippe FOLLIOT, Québec/Chicoutimi, Les classique 

des sciences sociales.   

 

JONAS Hans, 1990, Le principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation technologique, 

Trad. Jean GREISCH, Paris, Flammarion/ Champ essai.  

KERGOAT Michelle, 1999, Libéralisme et Protection de l’Environnement, Paris, L’Harmattan. 

KOUASSI Marcel, 2013, Heidegger et la question du transfert des technologies en Afrique, 

Abidjan, Édition CRESTE. 

PELLUCHON Corine, 2018, Éthique de la Considération, Paris, Édition du Seuil.  

SERRES Michel, 1992, Le contrat naturel, Paris, Flammarion. 

SERRES Michel, 2011, La Guerre mondiale, Paris, Le Pommier/ Humensis.        

SERRES Michel, 2012, Le mal propre, Paris, Le Pommier. 

STIEGLER Bertrand, 2018, La technique et le temps, France/ Paris, Fayard.   


